
História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

“MAS UM DIA AFINAL EU TOPAREI COMIGO”: Leituras da 

Poética Mariodeandradiana no Tempo Presente 

 

“MAS UM DIA AFINAL EU TOPAREI COMIGO”: Readings of 

Mário de Andrade’s Poetics in the Present Time 

 

Maria Eduarda Sampaio Alves1 
 
Resumo: Este artigo propõe uma releitura da poesia de Mário de Andrade à luz de tendências 

acadêmicas e culturais do século XXI. No cenário dos novos estudos sobre o modernismo 

brasileiro, analisamos interpretações que destacam aspectos antes negligenciados na compreensão 

de Mário, particularmente sua racialidade e sexualidade. A partir do trabalho de Roland Bleiker 

(2009), questionamos a visão tradicional que enxerga o autor como um poeta despolitizado, 

propondo, em vez disso, uma leitura que evidencie seu potencial engajamento com questões 

identitárias. Ao destacar essas dimensões antes negligenciadas, argumentamos que tais 

perspectivas não apenas renovam a compreensão de sua obra, mas também reforçam sua 

ressonância em discussões atuais. 

Palavras-chave: Mário de Andrade, poesia, Tempo Presente, raça e sexualidade. 

 

Abstract: This article proposes a re-reading of Mário de Andrade’s poetry in light of 21st-century 

academic and cultural trends. In the context of new studies on Brazilian modernism, we analyze 

interpretations that highlight previously overlooked aspects of the author’s work, particularly his 

raciality and sexuality. Drawing on Roland Bleiker’s (2009) work, we challenge the traditional 

view of the author as an apolitical poet, proposing instead a reading that foregrounds his potential 

engagement with identity issues. By highlighting these neglected dimensions, we argue that such 

perspectives not only renew the understanding of his work but also reinforce its resonance within 

contemporary debates. 
Keywords: Mário de Andrade, poetry, History of the Present, race and sexuality. 
 

Introdução 

 

A poesia de Mário de Andrade foi frequentemente deixada em segundo plano nos 

estudos sobre o escritor. Como apresenta João Luís Lafetá (1986), por muito tempo a 

crítica modernista tendeu a enxergá-lo mais como uma “personalidade” do que como um 

“autor” de relevância poética singular. Essa percepção, contudo, revela-se profundamente 

vinculada aos contextos históricos de sua recepção. 

Na década de 1940, por exemplo, Álvaro Lins, atuando em um contexto que 

valorizava uma literatura mais introspectiva, criticava a falta de intimismo nos versos de 

Mário. Já vinte anos depois, sob a influência do concretismo, Luiz Costa Lima apontava 

o que entendia ser um resíduo romântico que, em sua leitura, limitaria o alcance estético-

político da poesia mariodeandradiana. 

 
1 Doutoranda em História, Política e Bens Culturais do Centro de Pesquisa e Documentação de História 

Contemporânea do Brasil da Fundação Getúlio Vargas. Bolsista financiada pela CAPES. E-mail: 

alvesmariaeduardasampaio@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/3088758507405697. ORCID: 

https://orcid.org/0009-0003-8052-4145. O artigo é fruto de minha dissertação de mestrado, “Um disfarce 

de festa no pensamento dessas tempestades de homens”: A memória de Mário de Andrade na história 

social da cultura brasileira (1960-1980). 

109

http://lattes.cnpq.br/3088758507405697
https://orcid.org/0009-0003-8052-4145


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Lafetá, contudo, argumenta que a verdadeira força da poesia de Mário reside 

precisamente na síntese desses elementos aparentemente contraditórios. Sua obra se 

destaca justamente pela multiplicidade de técnicas e temas que incorpora, tornando-se 

exemplar dos ideais modernistas de experimentação estética. A convivência entre a 

investigação da cultura nacional e a expressão da subjetividade do autor não representa 

uma problemática, mas sim um traço essencial e deliberado de sua criação literária. Para 

o acadêmico da Universidade de São Paulo, Mário configura-se como um “homem 

multiplicado que procura encontrar-se a si mesmo”, estabelecendo uma relação intrínseca 

e solidária entre a “busca da identidade nacional” e o “problema mais íntimo da 

descoberta da própria identidade” (Lafetá, 1986, p.8). 

A perspectiva desenvolvida pelo autor revela-se fundamental para nossa análise, 

ao demonstrar como a oscilação entre o lírico e o social na poesia de Mário de Andrade 

constitui não uma fragilidade, mas a própria essência de seu projeto estético, característica 

que adquire especial ressonância no contexto contemporâneo. O que se destaca não é a 

suposta ausência de posicionamento político explícito ou um suposto isolamento em 

relação às questões de seu tempo, mas sim a maneira como sua obra pode ser relida hoje 

como profundamente política em um sentido ampliado. 

Essa ressignificação ganha relevância sobretudo quando sua produção é 

observada a partir de temas como raça e sexualidade, que ocupam lugar central nos 

debates culturais do século XXI. A tensão entre o pessoal e o coletivo em sua poética não 

aparece como contradição, mas como um modo de formular questões que apenas mais 

tarde seriam amplamente discutidas no espaço público. Nesse sentido, Mário não surge 

apenas como figura situada em seu tempo, mas como alguém cuja obra permite pensar 

problemas que permanecem atuais, especialmente aqueles relacionados às disputas em 

torno de identidade, diversidade e formas de justiça social. 

A política em Mário de Andrade não se limita a temas grandiosos nem a 

declarações explícitas. Ela aparece sobretudo na maneira como ele constrói e tensiona 

identidades e como representa relações sociais e culturais em sua escrita. Nosso interesse 

é mostrar que essa dimensão política atravessa sua obra não por meio de grandes temas 

programáticos, mas pelo modo como suas formulações sobre identidade dialogam com 

outras formas de engajamento. 

Assim como Lafetá, não buscamos analisar toda a produção poética de Mário. O 

objetivo é mais específico e consiste em selecionar trechos que permitam ler sua poesia a 

partir de uma politicidade pouco convencional, que não depende de filiações partidárias 

e que se revela nas questões íntimas e nas contradições biográficas do autor. Essa 

110



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

abordagem focalizada procura evidenciar como inquietações pessoais relacionadas a 

identidade, corpo e marginalidade tornam-se instrumentos críticos para pensar debates 

que seguem centrais hoje, entre eles raça, sexualidade dissidente e os limites da 

brasilidade. 

Esse trabalho é fundamentado principalmente a partir das contribuições do 

professor da Universidade de Queensland, na Austrália, Roland Bleiker é autor da obra 

Aesthetics and World Politics (2009). Enquanto acadêmico da área de relações 

internacionais, Bleiker propõe em seu livro uma perspectiva teórica que busca 

compreender os sentimentos nacionais através de elementos universais, como a arte e a 

linguagem. 

O autor explora as múltiplas dimensões em que a estética adquire significado 

político, destacando em particular o papel da poesia no que denomina “as dimensões 

políticas da poesia e as dimensões poéticas da política” (Bleiker, 2009, p. 129). Embora 

nem sempre manifeste um engajamento explícito, a poesia constitui um ato político pois 

opera a linguagem de maneira singular. Segundo essa perspectiva, esse potencial reside 

justamente na capacidade de oferecer uma “nova forma” de apreender a realidade, 

possibilitando a representação de vozes silenciadas e a expressão de afetos que escapam 

à compreensão puramente racional. 

Em conjunto com Bleiker, para a análise poética, referenciamos também os 

trabalhos dos estudiosos mariodeandradianos Angela Grillo e Jorge Vergara. A tese de 

doutorado, O Losango Negro na poesia de Mário de Andrade (2015), da especialista em 

Literatura Brasileira Angela Teodoro Grillo, é fundamental pois aprofunda-se na análise 

da poesia de Mário de Andrade a partir de uma perspectiva que privilegia a forma como 

o autor se percebia e percebia os outros ao seu redor, com especial atenção à questão da 

racialidade. 

Mais especificamente no cruzamento entre raça e sexualidade, a tese de doutorado 

do musicólogo Jorge Israel Ortiz Vergara, Toda canção de liberdade vem do cárcere: 

homofobia, misoginia e racismo na recepção da obra de Mário de Andrade (2018), 

desempenha papel importante ao mostrar como Mário mobilizava em sua poesia 

preconceitos comuns ao seu tempo. 

O artigo se divide em três pontos principais: iniciamos examinando a virada 

epistemológica nos estudos acadêmicos de Ciências Humanas e suas implicações para o 

cânone literário do modernismo brasileiro. Em seguida, propomos uma reavaliação do 

conceito de “político” na produção mariodeandradiana, transcendendo as noções 

convencionais de engajamento. Por fim, realizamos leituras críticas de poemas 

111



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

selecionados, demonstrando como as inovações formais e temáticas de Mário de Andrade 

materializam seu projeto estético-político. Através da análise, investigamos como as 

contradições e escolhas estéticas do autor constituem formas de posicionamento político 

que dialogam de maneira profícua com os debates contemporâneos. 

 

Novas epistemologias modernistas 

 

Os estudos sobre memória coletiva consolidaram-se como um eixo central da 

reflexão historiográfica ao longo do século XX, deslocando o foco da mera recordação 

individual para a análise de sua função social. Desde as contribuições pioneiras de 

Maurice Halbwachs, na década de 1920, até os desenvolvimentos teóricos de Michael 

Pollak e Pierre Nora, nos anos 1980, a memória passou a ser compreendida como um 

fenômeno dinâmico, vinculado às experiências e identidades de diferentes grupos sociais. 

Essa abordagem não apenas problematizou a natureza da memória, mas também lançou 

novas interrogações sobre a própria disciplina histórica, tradicionalmente fundamentada 

em narrativas tidas como objetivas. 

Conforme destacou o historiador Peter Burke (2000), se a memória não pode ser 

tomada como um registro imparcial do passado, o mesmo deve ser aplicado à História. A 

produção historiográfica é, em essência, uma construção influenciada por relações de 

poder, interesses políticos e perspectivas culturais — daí a conhecida máxima de que "a 

história é escrita pelos vencedores”. A partir das décadas de 1960 e 1970, com o diálogo 

intensificado entre a História e outras Ciências Sociais, a historiografia passou por uma 

profunda revisão epistemológica em que se reconheceu a subjetividade de sua escrita. 

Nesse sentido, o fazer historiográfico contemporâneo define-se precisamente por 

essa autoconsciência crítica em relação aos seus próprios mecanismos de construção. A 

História já não é concebida como conhecimento cristalizado, mas como campo de 

permanente negociação, no qual se entrechocam distintas interpretações do passado. A 

valorização de fontes alternativas e a incorporação de perspectivas plurais evidenciam um 

esforço metodológico consciente para desconstruir narrativas totalizantes, visando à 

elaboração de uma compreensão mais matizada e democraticamente inclusiva da 

experiência histórica. 

A reconfiguração das práticas e dos modos de pensamento desponta como uma 

das discussões mais significativas do panorama intelectual atual, dinamizada pelo avanço 

das perspectivas pós-estruturalistas e decoloniais. Esses movimentos, que transcendem 

os limites da academia e ecoam em debates sociais mais amplos, colocam em xeque os 

112



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

métodos tradicionais da disciplina, exigindo uma revisão crítica de suas fontes, 

abordagens e finalidades. Nesse contexto, surge uma demanda explícita por uma história 

que não se restrinja aos círculos acadêmicos, mas que se insira ativamente no espaço 

público, dialogando com narrativas marginalizadas e incorporando expressões da cultura 

popular como objetos legítimos de investigação. 

O estudo das subjetividades marginalizadas assumiu um papel central nas ciências 

humanas contemporâneas, reconfigurando os paradigmas tradicionais de produção do 

conhecimento. A perspectiva dos povos colonizados, de sujeitos racializados, de 

mulheres, de LGBTQIA+ e de outras minorias políticas tem sido instrumental na 

desconstrução de narrativas hegemônicas, propondo uma releitura crítica da História que 

privilegia temas e agentes historicamente silenciados. Essa abordagem, inicialmente 

consolidada nos estudos pós-coloniais e de gênero, expandiu-se progressivamente para 

outras disciplinas das ciências sociais e humanas, influenciando metodologias e quadros 

teóricos ao tensionar noções estabelecidas de poder e representação. 

Na interseção entre a História e as Letras, novas leituras têm conquistado espaço 

nas investigações sobre o modernismo brasileiro. Estudos recentes sobre o modernismo 

brasileiro têm focado na desconstrução de leituras canônicas que, por décadas, 

circunscreveram o movimento à Semana de Arte Moderna de 1922 e seus protagonistas 

paulistas. Nessa perspectiva, pesquisadores como Maria Amélia Bulhões, em Artes 

plásticas no Rio Grande do Sul: pesquisas recentes (1995), Ruy Castro, em Metrópole à 

Beira-Mar: o Rio moderno dos anos 20 (2019), e Rafael Cardoso, em Modernidade em 

preto e branco: arte e imagem, raça e identidade no Brasil, 1890-1945 (2022), buscam 

evidenciar a pluralidade de modernismos que emergiram no país, transcendendo tanto o 

eixo geográfico hegemônico quanto às delimitações temporais e estéticas 

tradicionalmente impostas. 

Em sua análise historiográfica do modernismo, a socióloga Ana Paula Simioni 

(2013) propõe uma periodização sobre esses estudos, dividindo-os em três fases distintas: 

a fase inaugural (1917-1940), marcada pelos relatos dos próprios protagonistas do 

movimento; a fase de institucionalização (1940-1970), quando foi canonizado pela 

academia e consagrado pelos museus; e a fase de revisão crítica (1970 até o presente), na 

qual o movimento é submetido a questionamentos radicais sobre sua natureza, seus 

limites e seu legado. 

Nessa última temporalidade, consolida-se um revisionismo crítico que não apenas 

problematiza o caráter efetivamente moderno do modernismo brasileiro, mas também 

desafia os parâmetros formais que o definiram, a centralidade de certos grupos e regiões 

113



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

na construção de seu cânone e as narrativas homogeneizantes que obscureceram outras 

expressões artísticas do período. 

 Para um historiador da literatura como Frederico Coelho (2012, p. 133), a própria 

emergência de perspectivas revisionistas sobre o modernismo atesta sua consolidação 

como paradigma cultural desde os anos 1970. Como um “sentimento ainda não 

superado”, o movimento artístico é, ao mesmo tempo, passado histórico e sentimento 

contemporâneo, detentor de uma “carga simbólica que ela [Semana de Arte Moderna de 

1922] e seus personagens acumularam em nosso imaginário popular e oficial” ao longo 

do século XX e que ainda permanece no século XXI. 

A persistência do modernismo como referência cultural explica a recorrência de 

menções ao movimento na atualidade. Desde as celebrações do centenário da Semana em 

20221  é possível observar uma significativa retomada do tema em diversas 

manifestações. Em exposições nacionais, como em São Paulo e no Rio de Janeiro, e 

internacionais, em Londres2. No meio editorial, como Modernismos 1922-2022, 

organizada por Gênese Andrade, Cem anos da Semana de Arte Moderna: o gabinete 

paulista e a conjuração das vanguardas de Leda Tenório da Motta e A ideologia 

modernista: a Semana de 22 e sua consagração de Luís Augusto Fischer. As artes cênicas 

também dialogaram com esse legado, seja através de produções teatrais como Tarsila, a 

Brasileira, de Anna Toledo e José Possi Neto, seja em adaptações para televisão como a 

minissérie Aqueles Dias, dirigida por Hélio Goldsztejn. 

Um aspecto interessante a ser mencionado é como muitas dessas efemérides se 

mesclam com as leituras revisionistas do movimento. Para além de considerar outros 

personagens para além do modernismo regionalista de São Paulo, artistas femininas antes 

relegadas a segundo plano têm ganhado destaque. A já mencionada peça Tarsila, a 

brasileira, por exemplo, atraiu mais de 80 mil espectadores durante sua temporada de 

quatro meses em São Paulo (Redação, 2024). É relevante também o trabalho de 

relançamento das obras de Patrícia Galvão (Pagu) pela Companhia das Letras e pela 

Editora Fósforo desde a década de 2010 e sua homenagem na Festa Literária Internacional 

de Paraty em 2023.  

Se antes preteridas pelos estudos culturais, essas personalidades femininas têm 

agora ganhado mais espaço, especialmente à luz dos movimentos feministas (Nunes, 

2021). Chama atenção principalmente o enfoque dado a história de vida dessas artistas, 

como Anita Malfatti, biografada por Marta Rossetti Batista em Anita Malfatti no tempo e 

no espaço: Biografia e estudo da obra (2006), Tarsila do Amaral em Tarsila: sua obra e 

seu tempo (2003), de Aracy Amaral e Tarsila: uma vida doce-amarga (2022), de Mary 

114



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Del Priore, e Pagu, com sua Autobiografia precoce reeditada pela Companhia das Letras 

(2020) e Patrícia Galvão: Pagu, militante irredutível de Maria Valéria Rezende (2023). 

No movimento de revisão crítica dos cânones modernistas, até mesmo a figura 

mais consagrada de Oswald de Andrade é ressignificada. Conforme aponta seu recente 

biógrafo, Lira Neto (2025), o autor ainda vive uma dicotomia de reações: “Uma de muito 

entusiasmo, lembrando o ativista do modernismo, a importância que ele teve na Semana 

de 22 e nos desdobramentos dela. E outra reação é falar dele como mau caráter, misógino, 

machista” (Haddad, 2025). Ao analisar as problemáticas inerentes à figura de Oswald e 

discutir sua reinterpretação no âmbito da cultura contemporânea, o autor engaja-se no 

diálogo crítico que reconceitualiza o legado modernista. 

Embora a memória de ícones modernistas como Oswald de Andrade não tenha 

sido completamente eclipsada no cenário contemporâneo, interessa-nos examinar como, 

em contrapartida, a figura de Mário de Andrade vem sendo ressignificada de maneira 

positiva nesse processo de revisão crítica. Para além da ampliação das narrativas 

históricas, destacam-se as recentes abordagens dedicadas à obra de Mário, cuja vasta 

produção literária e intelectual tem sido exaustivamente analisada em âmbito nacional e 

internacional, consolidando-o ainda mais como um eixo central do modernismo 

brasileiro. 

As investigações contemporâneas não se restringem a seus textos canônicos, mas 

exploram também dimensões menos convencionais de sua trajetória: correspondências 

com intelectuais da época, obras inacabadas e documentos secundários. Essa reavaliação 

ganha força no século XXI, impulsionada pela ascensão dos movimentos sociais 

afirmativos, pela valorização da diversidade cultural e pela institucionalização de 

políticas inclusivas. Como resultado, o legado de Mário de Andrade tem sido 

reinterpretado para além dos círculos acadêmicos, assumindo novos significados no 

debate cultural atual. 

Um marco emblemático desse processo foi a divulgação pública, em 2015, de sua 

carta a Manuel Bandeira, que intensificou o interesse por sua sexualidade, culminando 

em iniciativas como a exposição Mário de Andrade: duas vidas, exposta no Museu de 

Arte de São Paulo Assis Chateaubriand em 2024. Paralelamente, assiste-se a uma 

reconfiguração da representação racial de Mário de Andrade no campo das artes visuais 

e cênicas contemporâneas, marcada pela crescente escolha de atores negros para 

representar sua figura. Só no ano de 2024, Pascoal da Conceição o interpretou no desfile 

de carnaval da Mocidade Alegre, Dennis Pinheiro o encarnou na peça Tarsila, a 

115



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Brasileira, e Bruno Lourenço o representou na minissérie sobre a Semana de Arte 

Moderna de 1922, Aqueles dias. 

A associação entre Mário de Andrade e as políticas identitárias contemporâneas 

constitui uma releitura recente que continua a posicioná-lo como figura central do 

modernismo no século XXI. No entanto, é fundamental compreender esse fenômeno 

como uma construção histórica específica, paradoxal a percepção crítica que predominou 

durante décadas. 

 

“A ilusão de que era um homem útil”: Mário de Andrade e a política 

 

Nos estudos modernistas tradicionais, Mário foi frequentemente caracterizado 

como um autor menos engajado politicamente, especialmente quando comparado à figura 

radical e provocadora de Oswald de Andrade. Durante o auge do movimento modernista 

e mesmo na sua “retomada” nas décadas de 1960 e 1970, Mário era visto como um 

intelectual mais contemplativo, cuja obra privilegiava a erudição e a investigação estética 

em detrimento de um posicionamento político explícito. Enquanto Oswald era celebrado 

por seu manifesto antropofágico e seu alinhamento com correntes de esquerda, Mário 

ocupava um lugar ambíguo: reconhecido como grande formulador do modernismo, mas 

muitas vezes interpretado como distante das lutas sociais de seu tempo. 

Na análise do sociólogo Sérgio Miceli (1978, p. 24) em Intelectuais e classe 

dirigente no Brasil (1920-1945), em oposição aos artistas mais politicamente engajados 

do Partido Republicano Paulista (PRP), Mário de Andrade e seus companheiros 

intelectuais do Partido Democrata (PD) preferiram “resguardar a problemática de sua 

produção intelectual das conveniências impostas pelas lutas políticas de que 

participavam”. Após a revolução varguista na década de 1930, enquanto os membros do 

Partido Republicano Paulista se radicalizaram à direita e a esquerda política — aconteceu 

com Plínio Salgado e Oswald de Andrade, respectivamente — aqueles vinculados ao 

Partido Democrata, menos abastados que os colegas do PRP, se viram obrigados a 

assumir funções burocráticas do estado varguista, como a participação de Mário no 

Departamento de Cultura de São Paulo. 

Essa questão aparece também nas memórias de Mário de Andrade. Durante a 

conferência O movimento modernista (1942, p. 80), o autor reflete criticamente sobre sua 

própria obra e o legado do Modernismo. Embora tenham tido “uma dedicação feliz a 

problemas do meu tempo e minha terra”, suas escolhas não foram suficientes para superar 

116



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

os “abstencionismos e os valores eternos” que, em sua visão, impediam o “melhoramento 

político-social do homem” de sua época. 

Mário não se via como um político de ação, tampouco como o tipo de intelectual 

disposto a produzir “páginas explosivas, brigando a pau por ideologias e ganhando os 

louros fáceis de um xilindró”. Em sua conferência (1942, p. 75), ele reconhece que sua 

postura e a de muitos de seus companheiros modernistas foi, em grande medida, 

contemplativa e distante das urgências políticas e sociais de seu tempo. Ao se isentar da 

luta direta e se refugiar nas “portas contemplativas de um convento”, falharam em 

cumprir uma missão crucial: a de se transformar de “especulativos” em “especuladores”. 

No discurso de paraninfo do Conservatório Dramático e Musical de São Paulo de 

1935, Mário adota um tom ainda mais introspectivo:  

 
Chamado a um posto oficial, embora não político, me vi de chofre 

desanuviado dos sonhos em que sempre me embalei. Sempre 

conservara a ilusão de que era um homem útil, apenas porque escrevia 

no meu canto, livros de luta em prol da arte, da renovação das artes e 

da nacionalização do Brasil. Mas depois que baixei ao purgatório dum 

posto de comando, depois que me debati na espessa goma da 

burocracia, depois que lutei contra a angustiosa nuvem dos necessitados 

de emprego, depois que passaram pelas minhas mãos dinheiros que não 

eram meus e de mim derivaram proveitos ou prejuízos, veio se 

avolumando em mim um como que desprezo pelo que fora dantes 

(Andrade, 2005, p. 261). 

 
A dimensão política na obra de Mário de Andrade permanece fundamental para 

compreender sua produção artística no cenário cultural brasileiro. Durante o período da 

Geração de 30, todo o movimento modernista de 1922 enfrentou críticas por seu suposto 

distanciamento dos urgentes debates políticos nacionais e internacionais, o que, como 

observa Coelho (2012), acabou por relegar o modernismo a uma espécie de limbo, sendo 

progressivamente marginalizado pelos movimentos literários subsequentes. 

Essa situação começou a se transformar significativamente nas décadas de 1960 

e 1970, período que podemos caracterizar como um verdadeiro renascimento modernista. 

O ponto alto desse processo de reavaliação ocorreu em 1972, com as comemorações do 

cinquentenário da Semana de Arte Moderna, que serviram como catalisador para uma 

nova leitura do movimento. 

Os estudos sobre o período, como os de Antonio Candido, revelam que, embora 

tanto Oswald de Andrade quanto Mário de Andrade tenham sido recuperados como 

influências artísticas durante o período, havia uma clara diferença em seus papéis e 

recepção. Oswald emergiu como figura de maior protagonismo entre os jovens artistas e 

117



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

intelectuais, enquanto Mário foi principalmente resgatado pelo meio acadêmico como 

uma figura séria e diretamente vinculada aos aspectos literários formais. 

Como aponta Candido (1977, p.16), Oswald servia como principal referência para 

os “jovens renovadores”, incluindo figuras como Caetano Veloso, Zé Celso e os irmãos 

Haroldo e Augusto de Campos. Essa preferência refletia o caráter mais radical e 

experimental do autor do Manifesto Antropófago, que se alinhava melhor com os anseios 

de ruptura daquela geração. Mário, por outro lado, era valorizado sobretudo por sua 

erudição e pelo rigor de sua produção literária, características que o tornavam mais uma 

referência para estudos acadêmicos do que para os movimentos de vanguarda artística da 

época. 

Quando nos referimos a uma nova retomada do modernismo no século XXI e 

principalmente a “revalorização” da figura e da obra de Mário de Andrade, o objetivo que 

propomos não é o de associar a produção de Mário a um partido político específico, uma 

ideologia particular ou um novo movimento estético vanguardista, mas sim de 

compreendê-la em um sentido mais amplo e profundo de política. 

 Em uma análise recente, o estudioso modernista Pedro Fragelli (2013) destaca 

que a realidade brasileira do começo do século XX demandava uma arte engajada, voltada 

para a transformação social, embora as condições políticas e sociais da época não 

permitissem sua plena realização. Essa necessidade de uma arte comprometida com a 

mudança reflete o dilema enfrentado por Mário: enquanto ele reconhecia a urgência de 

uma produção artística politicamente relevante, a ausência de mediações históricas 

concretas, como uma luta de classes articulada, dificultava a integração entre arte e 

política. 

         No artigo Engajamento e sacrifício: o pensamento estético de Mário de Andrade 

(2013), a questão da arte social é analisada como uma constante transformação no 

pensamento do autor. Enquanto Telê Ancona Lopez (1972) enfatiza as influências 

católicas e marxistas que permeavam a produção de Mário de Andrade já na década de 

1920, sobretudo em sua reflexão sobre a noção de coletividade, é a partir de sua atuação 

em cargos públicos que sua defesa da arte social adquire maior densidade teórica e prática, 

especialmente na década de 1940. É dessa época sua entrevista “Acusa Mário de Andrade: 

Todos são responsáveis” para a revista liberal-democrática Diretrizes e sua participação 

no I Congresso Brasileiro de Escritores, que teve um forte caráter oposicionista ao Estado 

Novo. 

Ao passo que muitas das obras de Mário dessa época permaneceram inacabadas 

devido à sua morte precoce, a ideia de arte engajada esteve fortemente presente em 

118



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

trabalhos como o teatro musical Café e o folhetim O Banquete, ambos profundamente 

marcados pelo contexto político da época. A noção de responsabilidade social do 

intelectual era tão intensa em Mário nesse período que ele chegou a justificar a 

interrupção de seu romance Quatro Pessoas, também inacabado, atribuindo-a ao impacto 

da Segunda Guerra Mundial. Para ele, narrar as questões pessoais de quatro personagens 

burguesas parecia irrelevante diante da magnitude do conflito global (Almeida, 1985). 

Para Francisco de Assis Barbosa, repórter da Diretriz, Mário de Andrade expõe 

suas reflexões: 

 
Todos nós somos responsáveis. Perante o público, perante a sociedade. 

Se a sociedade está em perigo, conclui-se que o escritor tem a obrigação 

indeclinável de defendê-la. Infelizmente não são muitos os que entre nós 

se capacitam disso [...] A guerra não é um teatro, que a gente possa 

assistir comodamente, como se tivesse sentado num camarote. Todos 

participam da luta, mesmo contra a vontade. Queiram ou não queiram 

(Tércio, 2019, p. 470) 
 

Se, nos últimos anos de sua vida, Mário de Andrade passa a adotar um 

engajamento estético-político mais evidente, este estudo argumenta que essa dimensão já 

estava presente em sua obra desde muito antes, embora se manifestasse de maneiras 

diversas ao longo do tempo. Em seus escritos, a política não depende de temas grandiosos 

nem de declarações explícitas; ela aparece sobretudo na forma como ele formula 

identidades e representa relações sociais e culturais. O objetivo aqui é examinar como 

essa presença política, contínua e estruturante, organiza sua produção. 

 

Um “bardo mestiço”: Novas leituras de Mário de Andrade 

 

A análise proposta no artigo não pretende estabelecer uma linearidade ou supor 

uma evolução teleológica no pensamento de Mário de Andrade, mas, antes, reconhecer a 

complexidade e a multiplicidade de formas pelas quais a política se inscreve em sua 

produção artística. Desse modo, busca-se compreender como questões de natureza 

política — sejam elas relacionadas à busca pelo nacional, às dinâmicas de poder ou às 

identidades subalternizadas — permeiam sua escrita, mesmo quando não se apresentam 

de maneira ostensiva ou diretamente engajada. Buscamos comparar alguns exemplos da 

produção artística de Mário de Andrade ao que o professor de relações internacionais 

Roland Bleiker (2009) denomina aesthetic politics, isto é, a forma como a estética e a 

política se relacionam em expressões artísticas específicas, que desafiam os modos como 

pensamos e representamos o político. 

119



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

O autor explora as múltiplas dimensões em que a estética adquire significado 

político, destacando em particular o papel da poesia no que denomina “as dimensões 

políticas da poesia e as dimensões poéticas da política” (Bleiker, 2009, p. 129). Embora 

nem sempre manifeste um engajamento explícito, a poesia constitui um ato político pois 

opera a linguagem de maneira singular. Segundo essa perspectiva, esse potencial reside 

justamente na capacidade de oferecer uma “nova forma” de apreender a realidade, 

possibilitando a representação de vozes silenciadas e a expressão de afetos que escapam 

à compreensão puramente racional. 

Na interpretação de Bleiker, a estética em seu valor político não está 

necessariamente no seu papel explicitamente ideológico, como é comum em poesias de 

guerra ou canções de protesto. Essas formas de arte engajadas costumam se limitar a 

defender uma posição específica, sendo políticas em seu conteúdo, mas não 

necessariamente em sua estética. Elas servem, essencialmente, como veículos para 

transmitir uma mensagem política, independentemente do formato artístico escolhido. O 

que realmente importa é a capacidade da arte, mesmo quando parece apolítica, de desafiar 

normas, questionar estruturas de poder e abrir espaço para novas perspectivas. O 

engajamento estético, em sua essência, tem um potencial transformador que vai além da 

simples transmissão de ideias políticas, funcionando como um campo de reflexão crítica. 

Dessa forma, uma obra que parece neutra ou distante da política pode, na verdade, ser 

uma das formas mais profundas de compromisso político. 

Para o autor, uma abordagem estética mais comprometida ocorre principalmente 

por meio do papel da representação e da linguagem. Trata-se da maneira como uma 

questão “passou a ser representada pela linguagem: por como é internalizada em nossas 

mentes, nossos hábitos e nossa consciência política coletiva” (2009, p. 8, tradução 

nossa)3.  

Não há uma maneira neutra de representar o mundo, pois a linguagem já é 

carregada de perspectivas, hierarquias e visões de mundo implícitas que influenciam 

como interpretamos e representamos a realidade. Como destaca, “a linguagem nos impõe 

conjuntos de pressupostos e molda nosso pensamento de modo tão sutil que, na maior 

parte do tempo, não percebemos os sistemas de exclusão que vão sendo solidificados 

nesse processo” (Bleiker, 2009, p. 88, tradução nossa).4 

A linguagem ocupa um espaço central no pensamento estético de Mário de 

Andrade, funcionando simultaneamente como forma de representação e meio de 

intervenção na realidade. Retomando o trabalho de Lafetá (1986, p.8), lembramos que a 

busca pela identidade nacional na obra mariodeandradiana está profundamente conectada 

120



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

à busca pela identidade do próprio poeta. Ao descrever Mário como um “homem 

multiplicado que procura encontrar a si mesmo”, um indivíduo em constante processo de 

autodescoberta que, ao mesmo tempo, se depara com um país em transformação no início 

do século XX, em pleno processo de modernização e em busca de sua própria identidade. 

Assim, a obra de Mário de Andrade reflete não apenas a construção de uma identidade 

nacional, mas também a jornada introspectiva do autor, que vê no Brasil um espelho de 

suas próprias inquietações e incertezas. 

 Em um livro como Amar, verbo intransitivo, Telê Lopez (1995) destaca o papel 

do experimentalismo de linguagem na caracterização do “ser brasileiro”. A ideia era 

trazer ao texto uma língua falada genuína, construída exatamente no encontro entre o 

popular e o erudito. Lopez destaca elementos como gírias e vulgarismos — por exemplo, 

“encafifou” e “desinfeliz” —, além de pleonasmos como “maus piores” e palavras 

inventadas, como a duplicação de verbos “brincabrincando”. No contexto de análise das 

diferenças sociais e raciais presentes no romance, a escolha por uma abordagem 

linguística específica fazia parte de um contexto maior de representação das 

desigualdades e das expressões culturais diversas, elementos centrais para o Modernismo 

brasileiro. 

No estudo da obra de Mário de Andrade a partir dos manuscritos de A 

Gramatiquinha da Fala Brasileira, Nathaniel Wolfson (2024) argumenta que Mário via 

Amar, Verbo Intransitivo como, além de um romance, também uma pesquisa focada nas 

formas de desvio das normas linguísticas. Para Wolfson, na obra, as iniciações sexuais de 

Carlos com Fräulein são interpretadas como uma analogia aos experimentos de Mário 

com a língua portuguesa. O discurso linguístico de Mário é crítico no sentido que desafia 

a gramática tradicional ao expor como ela atua como um mecanismo de controle e 

normatização das relações entre eu/outros e entre indivíduo/coletivo. 

Macunaíma consolida a proposta estético-política de Mário de Andrade ao 

articular, de forma singular, a diversidade linguística e cultural brasileira. A obra opera 

uma síntese literária na qual os regionalismos transcendem sua função meramente 

descritiva para se tornarem instrumentos de reflexão sobre a nacionalidade. Como 

demonstra Telê Lopez (1972), o projeto mariodeandradiano afasta-se radicalmente de 

concepções essencialistas de identidade nacional, propondo antes uma visão dialética da 

brasilidade, processo em constante construção que acolhe contradições e transformações. 

A força da obra está justamente na capacidade de transformar particularidades 

regionais em ponto de partida para uma reflexão mais ampla sobre o país. Ao recorrer a 

diferentes vozes e registros linguísticos, Mário elabora um retrato que escapa a leituras 

121



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

simplificadoras. Seu nacionalismo crítico não se apoia na celebração de mitos fundadores, 

mas reconhece nas culturas populares um campo fértil para analisar as tensões e desafios 

que marcam a formação nacional. 

Neste sentido, Macunaíma configura-se como projeto intelectual que interroga os 

fundamentos da identidade coletiva. A aparente fragmentação narrativa e estilística 

revela-se, sob análise mais atenta, coerente método de investigação das complexidades 

brasileiras. Como observa Lopez (1972), a originalidade do pensamento marioandradiano 

está precisamente em compreender a nação não como dado estático, mas como campo de 

forças em permanente transformação. 

Essa posição a ideia de nacionalidade pode ser relacionada com a produção 

poética do poeta sul-coreano Ko Un como estudada por Roland Bleiker (2009). Em seu 

principal poema, Arirang, Ko Un aborda as consequências do imperialismo japonês na 

Coreia, dedicando especial atenção aos coreanos que foram assassinados ou obrigados a 

deixar seu país. Um dos elementos centrais da obra é a figura de um menino de onze anos 

que, mesmo exilado na Rússia, mantém viva a memória de sua terra natal ao cantar o 

Arirang, canção folclórica que simboliza a resistência cultural coreana e sua união 

enquanto país. Como observa Bleiker (2009, p. 155), a abordagem de Ko Un ultrapassa 

um patriotismo cego, propondo uma concepção de identidade nacional mais complexa e 

aberta. No poema, a noção de “lar” não se restringe a um espaço físico, mas se constrói a 

partir de vínculos afetivos e culturais que persistem mesmo na diáspora. Essa perspectiva 

permite repensar o nacionalismo de forma não excludente, enfatizando a capacidade de 

manter conexões com a terra de origem independentemente das fronteiras geopolíticas. 

A elaboração dessa identidade coletiva por Ko Un evita tanto o nacionalismo 

agressivo quanto a idealização nostálgica. Em vez disso, o poeta valoriza a diversidade 

de experiências entre os coreanos, promovendo uma visão de pertencimento que se 

alimenta do respeito às diferentes trajetórias individuais. Dessa forma, Arirang não 

apenas denuncia a violência do imperialismo, mas também sugere caminhos para 

reconstruir, simbolicamente, uma ideia de nação que seja ao mesmo tempo enraizada e 

cosmopolita. 

Embora a prosa tenha um papel central em nossas discussões, para Bleiker (2009), 

é na poesia que se revela a verdadeira dimensão política da estética. Ao tensionar os 

limites da linguagem convencional, a poesia ilumina aspectos obscurecidos pelas 

narrativas acadêmicas e institucionais, oferecendo abordagens mais inclusivas e plurais. 

Sua força não está apenas na estrutura formal — rima, ritmo ou métrica —, mas na 

autoconsciência com que questiona as relações entre linguagem e realidade sociopolítica. 

122



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

A poesia, portanto, constitui-se essencialmente como uma exploração profunda 

da linguagem. Ela não se restringe ao uso convencional das palavras, mas busca engajar 

o cerne da linguagem, isto é, seu potencial mais intrínseco e transformador. Um poema 

não pretende oferecer uma resposta objetiva a questões políticas amplas; antes, ao 

"expandir os limites" da linguagem, a poesia desafia as formas habituais de expressão, 

criando novas possibilidades de interpretação da realidade. Se a representação é entendida 

como um ato de poder, a poesia revela-se política na medida em que articula, por meio 

da linguagem, questões de identidade e comunidade que frequentemente são 

marginalizadas ou negligenciadas. 

Conforme é abordado pelo autor, 

 
A linguagem jamais estará livre de poder e exclusão. Sempre haverá a 

necessidade de perturbar o sentido, de buscar palavras que nomeiem 

silêncios, de abalar certezas imobilizadoras. Passo a passo, de modo 

invisível e inaudível, o poeta trabalha a linguagem. Trata-se de buscar 

uma linguagem que nos dê outros olhos, outras formas de perceber o que 

já conhecemos; trata-se de desestabilizar, de estranhar o que é familiar, 

de abrir espaço de pensamento e criar possibilidades de agir de maneiras 

mais inclusivas (Bleiker, 2009, p. 94, tradução nossa).5 
 

Em seus estudos sobre Mário de Andrade, Angela Grillo (2016) destaca a questão 

da racialidade em sua produção poética. Retomando a ideia da compaixão como uma 

característica central da obra, proposta por Lafetá (1986), que relaciona a identidade do 

poeta com a identidade brasileira, Grillo enfatiza como Mário percebe e se solidariza com 

a experiência da população negra de sua época. Ao mesmo tempo, ela analisa como o 

sujeito lírico em sua poesia se constrói como uma figura racializada, refletindo não apenas 

uma empatia profunda com as lutas e vivências dos negros, mas também uma 

internalização dessas experiências como parte de sua própria identidade. 

No estudo sobre Reconhecimento de Nêmesis (1926), Grillo destaca o poema 

como um exemplo dos impasses enfrentados por Mário de Andrade ao refletir sobre sua 

própria raça. No cenário descrito nos versos, o eu lírico se depara com uma versão mais 

jovem de si mesmo, uma espécie de duplo que o confronta com questões que ele busca 

evitar: 

 
Mão morena dele pousa 

No meu braço… Estremeci. 

Sou eu quando era guri 
Esse garoto feioso (Andrade, 1972, p. 236). 

 

Para a autora, esse poema está explicitamente relacionado à ideia de racialidade, 

abordando especificamente o constrangimento ou a raiva internalizados por indivíduos 

123



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

negros em um país que, na época, era assumidamente racista. O contexto histórico em 

que o poema surge é marcado pelo racismo científico e pela falácia da democracia racial, 

ideias que ganharam ainda mais força com eventos como o Primeiro Congresso Brasileiro 

de Eugenia, realizado no Rio de Janeiro em 1929. No poema, a referência à “mão morena” 

— um eufemismo para negra ou mestiça — revela uma tentativa de suavizar ou mascarar 

a identidade racial, ao mesmo tempo em que expõe a complexidade e o conflito vividos 

pelo sujeito lírico. 

A ideia permanece no final da estrofe, onde retoma a descrição do cabelo do 

garoto, reforçando a tensão entre a identidade racial e o padrão estético da época: 

 
Menino… Cabelos só, 

Que à custa de muita escova 

E de muita brilhantina, 

Me ondulavam na cabeça 

Que nem sapé na lagôa 

Si vem brisando a manhã 
 

Enquanto a visão de Mário de Andrade sobre si mesmo, em alguns momentos, 

parece carregar uma percepção mais negativa em relação à sua identidade racial, Grillo 

aponta outros escritos em que há uma valorização desses traços em outros personagens. 

Um exemplo dessa valorização e da contestação ao discurso dominante sobre a questão 

racial aparece no poema Cabo Machado (1926). Enquanto o militar “com de jambo” é 

descrito como alguém que não rejeita o “bon-ton do pó-de-arroz”, Mário (1972, p. 91) 

expressa uma admiração genuína por Cabo Machado, “moço bem bonito / É como si a 

madrugada andasse na minha frente”. 

A poesia transforma a linguagem, que normalmente funciona como um sistema 

de exclusão, em um instrumento de inclusão, convertendo uma ferramenta de dominação 

em um meio de resistência. Ao subverter as normas linguísticas estabelecidas, ela rompe 

com as estruturas de poder que restringem o discurso, abrindo espaço para novas vozes e 

perspectivas que desafiam a ordem vigente. Nesse sentido, Angela Grillo destaca  Poemas 

da Negra (1929) como um exemplo marcante de valorização das características negras 

na obra de Mário de Andrade. Esse poema é considerado por Grillo como parte de um 

movimento quase inédito na literatura brasileira da época, pois se opõe diretamente à 

“poesia do senhor de engenho”6. Ao dirigir-se a uma interlocutora negra, colocando-a em 

uma posição de musa, Mário de Andrade subverte as convenções literárias tradicionais: 

 

É a escureza suave 

Que vem de você, 

Que se dissolve em mim [...] 

 Eu imaginava 

124



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Duros vossos lábios, 

Mas você me ensina 

A volta do bem (1972, p. 186) 

 

Outro interessante poema de Mário, pesquisado nos estudos de Grillo (2016), é 

Nova canção de Dixie, datado de 1944, mas publicado apenas postumamente. No poema, 

lemos: 

 
Mas porque tanta esquivança! 

Lá tem Boa Vizinhança  

Com prisões de ouro maciço;  

Lá te darão bem bom lanche  

E também muito bom linche,  

Mas se você não é negro 

O que você tem com isso!  

No. I’ll never never be In Colour Line Land. 

É a terra maravilhosa 

Chamada do Amigo Urso, 

Lá ninguém não cobra entrada 

Se a pessoa é convidada. 

Depois lhe dão com discurso 

Abraço tão apertado 

Que você morre asfixiado, 

Feliz de ser estimado. 

 

A análise do trecho revela sua profunda conexão com as circunstâncias 

biográficas do autor, particularmente sua recusa sistemática em visitar os Estados Unidos, 

mesmo a convite de instituições culturais locais7. Comparativamente a Reconhecimento 

de Nêmesis, escrito alguns anos antes, observa-se uma significativa evolução conceitual: 

a questão racial deixa de ser abordada como fonte de constrangimento pessoal, algo a ser 

atenuado ou corrigido para evitar discriminação, para se transformar em instrumento de 

denúncia social. Nessa obra, a violência do preconceito passa a ser atribuída ao 

perpetrador, não mais à vítima, intenção agravada pelo tom mais combativo e direto dos 

versos, algo incomum na obra de Mário.  

Ainda no contexto da obra poética marioandradina, Jorge Vergara (2018) explora 

o significado da noite em Nocturno, poema do livro Paulicéia Desvairada (1922). O autor 

enfatiza que o poema aborda as figuras subalternas e as situações marginais presentes na 

São Paulo em acelerado processo de urbanização. Vergara argumenta que a noite, no 

contexto do poema, não apenas serve como pano de fundo temporal, mas também como 

um espaço simbólico que revela as contradições e tensões da modernidade paulistana. 

 Além da questão racial, evidenciada em versos como “Um mulato cor de oiro/ 

com uma cabeleira feita de alianças polidas”, a expressão da presença imigrante, marcada 

pelo mote “Batat’ assat’ô furnn!”8, assume um papel significativo na composição poética. 

125



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Ao integrar esses elementos, Mário de Andrade reconstrói o cenário de um dos bairros 

humildes de São Paulo, o Cambuci: 

 
Luzes do Cambuci pelas noites de crime… 

Calor!... E as nuvens baixas bem grossas, 

feitas de corpos de mariposas, 

rumorejando na epiderme das árvores… (1972, p. 44). 

 

O bairro, de concentração fabril e operária, é também um conhecido ponto de 

prostituição, já frequentado por Mário (Vergara, 2018, p. 95). É nesse sentido que o 

poema é pensado em sua conotação de exploração da sexualidade, inclusive das práticas 

homoeróticas. Vergara cita “Mariposas” como referência à prostituição feminina, mas 

também destaca palavras como “epiderme” e a menção a “nuvens baixas bem grossas”, 

feitas de “corpos”. Para o acadêmico, o sentido do texto está relacionado a sua exploração 

desse ambiente e das pessoas marginalizadas que lá vivem e suas práticas. Essa 

representação estética é política não apenas porque evidencia a pluralidade étnica e 

cultural da metrópole, mas também no sentido que ressalta as tensões e contradições 

inerentes a um espaço em transformação, onde tradição e modernidade se entrelaçam de 

maneira complexa. O poeta captura a essência de uma São Paulo em ebulição, marcada 

pela coexistência de diferentes realidades e vozes. 

Nesse sentido, defendemos que a transformação da linguagem poética em Mário 

de Andrade não se limita a uma experimentação formal, mas funciona como um gesto de 

engajamento ao confrontar hierarquias estabelecidas e propor outras formas de expressão 

e pensamento. A análise de sua trajetória exige uma abordagem que considere 

simultaneamente sua atuação institucional e a dimensão crítica de sua escrita literária, 

entendendo que essas duas frentes compõem aspectos interligados de seu envolvimento 

com a formulação de uma cultura brasileira mais diversa. 

Na apresentação de Paul Celan, poeta romeno e expoente da literatura alemã, 

conhecido por abordar os horrores do Holocausto em sua obra, Bleiker (2009, p. 97) 

destaca que sua poesia funcionava como criadora de um espaço de reflexão. Celan 

localizava o potencial revolucionário não em transformações heroicas ou abruptas, mas 

em processos lentos e quase imperceptíveis, na transformação gradual dos valores sociais. 

A ideia do engajamento estético como uma força sutil, porém profunda, é comum 

ao pensamento de Mário de Andrade. A partir do poema Manhã (1928), analisamos de 

que forma sua produção poética se relacionou a sua tomada de posição política. Não é 

apenas por meio de um comprometimento ideológico explícito que um poema se torna 

126



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

político, mas também pela forma como ele articula suas questões internas e dialoga com 

o contexto histórico e social em que está inserido. 

No verbete para Mário de Andrade do Dicionário de Bolso de Oswald de Andrade 

(1990, p. 106), o autor descreve o companheiro do Modernismo como: 

 
Macunaíma traduzido. Autor de uma canção para fazer o seringueiro 

dormir em vez de se revoltar. De outra, para quando encontrar o capitão 

Prestes, engambelá-lo com nomes de peixes e atrapalhar assim a 

revolução social. 

 

O texto é uma referência direta a Manhã, publicado originalmente na Revista de 

Antropofagia (1928-1929). Jorge Vergara (2018, p. 53) sugere que esse poema foi um 

dos fatores centrais no agravamento do conflito entre os dois Andrades, mencionando que 

Oswald interpretou Manhã como uma forma de oposição e, até mesmo, de provocação ao 

seu recém-lançado Manifesto Antropófago. 

Enquanto o Manifesto (Andrade, 1928) idealiza uma revolução indígena no Brasil, 

“Maior que a Revolução Francesa [...] A unificação de todas as revoltas eficazes na 

direção do homem”, Mário se descreve no poema como em um total estado de sossego, 

em um jardim “ao pé do sol”. Ao mesmo tempo em que Oswald cada vez mais se 

aprofundava nas ideologias de esquerda, e mais perto chegava de sua filiação ao Partido 

Comunista Brasileiro, Mário escreve: 

 

Si eu tivesse a meu lado ali passeando 

Suponhamos Lenine, Carlos Prestes, Ghandi, um desses!… 

Na doçura da manhã quasi acabada 

Eu lhes falava cordialmente: – Se abanquem um bocadinho. 

E havia de contar pra eles os nomes dos nossos peixes, 

Ou descrevia Ouro Preto, a entrada de Vitória, Marajó, 

Coisa assim, que pusesse um disfarce de festa 

No pensamento dessas tempestades de homens (1972, p. 204). 

 

Em outro verso do poema, a questão da sexualidade ressurge. Segundo Vergara 

(2018), as nuances de alienação política presentes no poema evocam uma ideia de 

covardia e feminilidade, aspectos que são ironizados por Mário no trecho: “Que desejei… 

Mulher não desejei não, desejei…”. Essa perspectiva é refletida em uma versão suprimida 

do Dicionário de Bolso, na qual Oswald de Andrade descreve Mário como “Muito 

parecido pelas costas com Oscar Wilde” (Andrade, 1990, p. 124).  

 

Considerações finais 

 

127



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

A análise apresentada neste artigo indica que a poética de Mário de Andrade não 

se limita a um exercício estético isolado e integra um projeto político articulado que se 

relaciona de modo direto com questões de seu tempo. A leitura de sua obra a partir das 

categorias de racialidade e sexualidade, pouco exploradas pela crítica tradicional, 

evidencia que o autor mobilizou temas que apenas posteriormente adquiriram visibilidade 

ampla no debate público. 

A aparente contradição entre intimismo e engajamento social, que por tanto tempo 

foi interpretada como limitação, revela-se justamente a força singular de sua poesia. 

Como demonstram os poemas analisados, Mário operava uma política da linguagem que 

subvertia normas estéticas e sociais simultaneamente. Seus experimentos formais 

desafiavam não apenas convenções literárias, mas também hierarquias culturais e 

identitárias. 

Os estudos de Bleiker (2009) sobre estética política fornecem o arcabouço teórico 

para compreendermos essa dimensão da obra marioandradiana. Seu potencial 

transformador não reside em mensagens explícitas, mas na capacidade de expandir os 

limites da linguagem e, consequentemente, do imaginário social. Como demonstrado nas 

análises de poemas, a poesia de Mário constrói espaços de representação para 

subjetividades marginalizadas, desafiando as estruturas de poder embutidas na própria 

linguagem. 

Conforme destacado por Bleiker, assim como a memória, a estética não é algo 

estático ou imutável, mas um campo dinâmico de disputa, no qual seus significados são 

constantemente renegociados por aqueles que interagem com ela e pelo contexto histórico 

em que está inserida. A capacidade de transcender seu momento de criação é intrínseca à 

natureza da arte; esse é, afinal, um de seus papéis fundamentais. Seu retorno e sua 

ressignificação em diferentes momentos históricos são a prova viva da marca que deixou 

na cultura e na sociedade. Tal como uma mensagem em uma garrafa lançada ao mar, a 

arte é 

 

um apelo lançado com a esperança de que, algum dia, seja levado até 

uma margem, até algo aberto, um coração que busque diálogo, talvez 

um ‘tu’ receptivo, uma realidade receptiva. Uma vez engarrafada, a 

mensagem deixa seu autor e inicia uma jornada indeterminada, com a 

tarefa igualmente indeterminada de encontrar o Outro. Ela viaja 

continuamente para incluir aquilo que é estranho, aquilo que é diferente, 
aquilo que ainda é desconhecido. Tentativas poéticas de acolher a 

alteridade são, por definição, difíceis de decifrar. O poema dialógico 

precisa, afinal, esticar os jogos da linguagem para poder falar ao Outro. 

A mensagem na garrafa pode não ser recolhida imediatamente (2009, 

p. 110, tradução nossa).9 

128



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Assim, concluímos que a atual ressignificação de Mário de Andrade no campo 

cultural e acadêmico não resulta de leitura anacrônica e indica o reconhecimento tardio 

de que seu projeto literário sempre teve dimensão política. Sua obra permanece central 

porque formula questões estruturais da experiência brasileira que continuam a orientar 

disputas do presente. Nesse movimento, Mário deixa de ser tratado como figura restrita 

ao repertório histórico e passa a atuar como referência indispensável para a compreensão 

dos impasses que definem o Brasil contemporâneo. 

 

Referências 

 

ALMEIDA, Maria Zélia Galvão de (org.). Quatro Pessoas: uma edição crítica. Belo 

Horizonte: Itatiaia, 1985. 
 

ANDRADE, Mário de. O movimento modernista. Rio de Janeiro: Casa do Estudante do 
Brasil, 1942. 

 

ANDRADE, Mário de. Oração de Paraninfo – 1935. Pro-Posições, v. 16, n. I (46), 
jan./abr. 2005. 

 
ANDRADE, Mário de. Poesias completas. 3. ed. São Paulo: Martins Editora, 1972. 

 
BLEIKER, Roland. Aesthetics and World Politics. London: Palgrave MacMillan, 2009. 

 

BURKE, Peter. Variedades de História Cultural. Civilização Brasileira: Rio de Janeiro, 
2000. 

 
CANDIDO, Antonio.Vários Escritos. 2. ed. São Paulo: Livraria Duas Cidades, 1977. 

 

COELHO, Frederico. A semana sem fim: celebrações e memória da Semana de Arte 
Moderna de 1922. Rio de Janeiro: Casa da Palavra, 2012. 

 
FRAGELLI, Pedro. Engajamento e sacrifício: o pensamento estético de Mário de 

Andrade. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, n. 57, 2013. 

 
GRILLO, Angela Teodoro. O Losango Negro na poesia de Mário de Andrade. 2016. 

Tese (Doutorado em Letras). Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo (USP), 2016. 

 

HADDAD, Naeif. Oswald de Andrade surge assustador em biografia escrita por Lira 
Neto. Folha de São Paulo, 1 fev. 2025. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/ilustrada/2025/02/oswald-de-andrade-surge-assustador-
em-biografia-escrita-por-lira-neto.shtml. Acesso em: 20 fev. 2025. 

 

LAFETÁ, João Luiz. Figuração da intimidade: imagens na poesia de Mário de Andrade. 
São Paulo: Martins Fontes, 1986. 

 
LOPEZ, Telê Porto Ancona. Mário de Andrade: ramais e caminhos. São Paulo: Duas 

Cidades, 1972. 

129

https://www1.folha.uol.com.br/ilustrada/2025/02/oswald-de-andrade-surge-assustador-em-biografia-escrita-por-lira-neto.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/ilustrada/2025/02/oswald-de-andrade-surge-assustador-em-biografia-escrita-por-lira-neto.shtml


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

LOPEZ, Telê Porto Ancona. Uma difícil conjugação. In: ANDRADE, Mário. Amar, 
verbo intransitivo ‒ Idílio. Ed. 16. Belo Horizonte: Villa Rica, 1995. 

 
MICELI, Sergio. Intelectuais e classe dirigente no Brasil (1920-1945). São Paulo: 

DIFEL/Difusão Editorial S.A, 1979. 

 
REDAÇÃO. Assistido por mais de 80 mil pessoas, “Tarsila, a Brasileira” chega às últimas 

apresentações em SP. Uol, 2 mai. 2025. Disponível em: 
https://cultura.uol.com.br/entretenimento/noticias/2024/05/02/10149_assistido-por-

mais-de-80-mil-pessoas-tarsila-a-brasileira-chega-as-ultimas-apresentacoes-em-sp.html. 

Acesso em: 20 fev. 2025. 
 

SIMIONI, Ana Paula Cavalcanti. Modernismo brasileiro: entre a consagração e a 
contestação. Perspective: Actualité en histoire de l’art, Paris, n. 2, 2013. 

 

TÉRCIO, Jason. Em busca da alma brasileira: uma biografia de Mário de Andrade. Rio 
de Janeiro: Estação Brasil, 2019. 

 
VERGARA, Jorge Israel Ortiz. Toda canção de liberdade vem do cárcere: homofobia, 

misoginia e racismo na recepção da obra de Mário de Andrade. 2018. Tese (Doutorado 

em Música). Programa de Pós-Graduação em Música, Centro de Letras e Artes, 
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO), 2018. 

 
WOLFSON, Nathaniel. O baile dos pronomes: a gramática queer de Mário de Andrade. 

In: BARROS, Regina Teixeira (org.). Mário de Andrade: duas vidas. São Paulo: Museu 

de Arte de São Paulo Assis Chateaubriand, 2024. 
 

Artigo recebido em 03/08/2025 

Artigo aprovado para publicação em 17/11/2015 

Editor(a) responsável: Tales Damascena 

 

 
1 Consideramos aqui não somente o marco da Semana de Arte Moderna de 1922, mas também outros 

eventos comemorados, especialmente em 2024, com os 100 anos da viagem dos modernistas Oswald de 

Andrade, Mário de Andrade, Tarsila do Amaral, Olívia Guedes Penteado e Blaise Cendrars a Minas Gerais 

e a publicação do Manifesto da poesia pau-brasil. 
2 Nos referimos, respectivamente, às exposições 100 Anos da Semana de Arte Moderna de colaboração da 

Fundação Nacional de Artes com a Universidade Federal do Rio de Janeiro, a Modernismo: destaques do 

acervo na Pinacoteca de São Paulo e a Brasil! Brasil! O Nascimento do Modernismo na Royal Academy 

of Arts. 
3 Do original: “has come to be represented through language: with how it is internalised in our minds, our 

habits and our collective political consciousness”. 
4 Do original: “Languages impose sets of assumptions on us, and frame our thoughts so subtly that we are 

mostly unaware of the systems of exclusion that are being entrenched through this process”. 
5 Do original: “Language will never be free of power and exclusion. There will always be a need to disturb 

meaning, to search for words that name silences, to disturb immobilising certitudes. Step by step, invisibly 

and inaudibly, the poet works away at language. It is about searching for a language that provides us with 

different eyes, different ways of perceiving what we already know; it is about unsettling, making strange 

that which is familiar, opening up thinking space and creating possibilities to act in more inclusive ways”. 
6 Grillo (2016, p. 136-137) trabalha com a ideia de Gilda de Mello e Sousa em A Ideia e o Figurado (2005), 

citando Poemas da Negra como uma oposição à “tradição da poesia erótica ligada ao senhor de engenho”, 

presente em poemas como Irene no Céu, de Manuel Bandeira. Para as autoras, a dificuldade de Bandeira 

em aceitar a poesia de Mário de Andrade, como retratado na correspondência entre os dois, está na retirada 

130

https://cultura.uol.com.br/entretenimento/noticias/2024/05/02/10149_assistido-por-mais-de-80-mil-pessoas-tarsila-a-brasileira-chega-as-ultimas-apresentacoes-em-sp.html
https://cultura.uol.com.br/entretenimento/noticias/2024/05/02/10149_assistido-por-mais-de-80-mil-pessoas-tarsila-a-brasileira-chega-as-ultimas-apresentacoes-em-sp.html


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 
da mulher negra da posição de exotismo na poesia. Enquanto a tradição literária a reduzia a um objeto 

estereotipado, Mário a eleva à condição de musa e sujeito poético, rompendo com as convenções estéticas 

e sociais da época. 
7 Na década de 1940, ao entrar em contato mais direto com a cultura norte-americana por meio da American 

Council of Learned Societies, Mário negava oportunidades de viagens aos Estados Unidos devido ao fato 

de ter “sangue negro”. Ele reconhecia que, embora sua condição de “mulato” pudesse amenizar sua 

experiência pessoal, testemunhar o sofrimento de outros negros sob o regime de segregação racial seria 

intolerável, conforme narra Jason Tércio (2019, p. 448). 
8 Esse pregão é um dos principais alvos de críticas dos jornais literários tradicionalistas e dos opositores do 

modernismo a Paulicéia Desvairada, como aponta Jorge Vergara (2018, p. 26). Para os escritores do 

período, as nuances de pronúncia da voz imigrante presentes no texto eram vistas como um sintoma de 

“desequilíbrio mental” da técnica modernista. 
9 Do original: “a plea that is sent out with the hope that some day it will be washed onto a shore, onto 

something open, a heart that seeks dialogue, maybe a receptive ‘you’, a receptive reality. Once bottled, the 

message leaves its author and embarks upon an undetermined journey with an undetermined dialogical task 

of finding the Other. It continuously travels to include that which is strange, that which is different, that 

which is yet unknown. Poetic attempts to embrace otherness are, by definition, difficult to decipher. The 

dialogical poem must, after all, stretch language games to be able to speak to the Other. The message in the 

bottle may not be picked up immediately”. 

131


